
ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

200
№3 (07) 2025

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47             https://doi.org/ 10.63727/ris202573-15

А.Тасболат1

1ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану институты,  
Алматы, Қазақстан

е-mail: tasbolat.usul@gmail.com

ФАЗЛУР РАХМАН ЖӘНЕ ИСЛАМДАҒЫ 
ГЕРМЕНЕВТИКАЛЫҚ БЕТБҰРЫС

Аңдатпа. Мақалада XX ғасырдың көрнекті ислам ойшылы Фазлур Рахманның 
(1919-1988) Құран герменевтикасы мен ислам модернизміне қосқан үлесі 
қарастырылады. Автор жаңалану (тәждид) идеясының ислам тарихындағы орнын, 
ортағасырлық және модерн дәуірдегі жаңашылдық қозғалыстарын зерделей оты-
рып, Фазлур Рахманның ерекшелігіне тоқталады. Оның «екі жақты қозғалыс» әдісі, 
Құранды біртұтас (холистикалық) мәтін ретінде оқу және оның этикалық мазмұнын, 
әсіресе Құрандағы әлеуметтік-экономикалық әділдік пен теңдік қағидасын негіздеу 
тәсілі талданады. Ортағасырлық ислам ғылымдарына үстемдік еткен «атомистік» 
тәсілді сынауы, Құран аяттарының тарихи контекстін ескерудің маңыздылығын 
дәлелдейтін көзқарастары әдістемелік бетбұрыс ретінде жан-жақты зерделенеді.

Түйін сөздер: герменевтика, Фазлур Рахман, ислам модернизмі, неомодернизм, 
холистик әдіс, екі жақты қозғалыс тәсілі.

طاسبولات أسيلتاي1
 معهد الفلسفة والعلوم السياسية والدراسات الدينية التابع للجنة العلوم بوزارة العلوم والتعليم العالي 

في جمهورية كازاخستان، ألماتي، كازاخستان
e-mail: tasbolat.usul@gmail.com

فضل الرحمن والمنعطف التأويلي في الإسلام
الملخص: تتناول هذه المقالة إسهامات فضل الرحمن 1988-1919(، أحد أبرز المفكرين الإسلاميين في القرن 
العشرين، في مجال هرمنيوطيقا القرآن والحداثة الإسلامية. ويحلل المؤلف موقع فكرة التجديد )التجديد( في التاريخ 
الإسلامي، وحركات التجديد في العصور الحديثة، مع التركيز على المنهج الفريد لفضل الرحمن. كما تتم دراسة 
–وخاصة  الأخلاقي  مضمونه  تأصيل  في  ومقاربته  للقرآن،  الكلية  وقراءته  المزدوجة«،  بـ«الحركة  المسمى  منهجه 
مبادئ العدالة الاجتماعية والمساواة–. ويتم كذلك تحليل نقده للمقاربة »التجزئية« السائدة في الدراسات الإسلامية 

في العصور الوسطى، ورؤيته لأهمية مراعاة السياق التاريخي للآيات القرآنية، وذلك باعتباره تحوّلًا منهجياً.
الكلي،  المنهج  الكلمات المفتاحية: الهرمنيوطيقا، فضل الرحمن، الحداثة الإسلامية، الحداثة الجديدة، 

منهج الحركة المزدوجة.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

201
№3 (07) 2025

A.Tasbolat1

Institute for  Philosophy,  Political  Science and Religious Studies of the Science 
Committee of the Ministry of Science and Higher Education of the Republic of 

Kazakhstan, Almaty, Kazakhstan
e-mail: tasbolat.usul@gmail.com

FAZLUR RAHMAN AND THE HERMENEUTICAL  
SHIFT IN ISLAM

Abstract. This article examines the contributions of Fazlur Rahman (1919-1988), a 
prominent 20th-century Islamic thinker, to Quranic hermeneutics and Islamic modernism. 
The author analyzes the place of the idea of renewal (tajdid) in Islamic history, and the 
renewal movements of the modern periods, focusing on Fazlur Rahman’s unique approach. 
His «double movement» method, his holistic reading of the Quran, and his approach to 
grounding its ethical content-particularly, the principles of socio-economic justice and 
equality – are all analyzed. His critique of the «atomistic» approach prevalent in medieval 
Islamic scholarship and his views on the importance of considering the historical context of 
Quranic verses are thoroughly examined as a methodological shift.

Keywords: hermeneutics, Fazlur Rahman, Islamic modernism, neomodernism, holistic 
method, double movement approach.

А.Тасболат1

1Институт философии, политологии и религиоведения КН МНВО, 
Алматы, Қазақстан

е-mail: tasbolat.usul@gmail.com
 

ФАЗЛУР РАХМАН И ГЕРМЕНЕВТИЧЕСКИЙ 
ПОВОРОТ В ИСЛАМЕ

Аннотация. В статье рассматривается вклад исламского мыслителя XX века Фаз-
лура Рахмана (1919-1988) в кораническую герменевтику и исламский модернизм. Ав-
тор, исследуя место идеи обновления (тадждид) в истории ислама, а также движения 
реформаторства в современную эпоху, останавливается на особенностях вклада Фаз-
лура Рахмана. Анализируется его метод «двойного сдвига», подход к прочтению Кора-
на как целостного (холистического) текста и обоснование его этического содержания, 
особенно принципов социально-экономической справедливости и равенства в Коране. 
Его критика «атомистического» подхода, который доминировал в средневековых ис-
ламских науках, и взгляды, доказывающие важность учета исторического контекста 
коранических аятов, всесторонне изучаются как методологический поворот.

Ключевые слова: герменевтика, Фазлур Рахман, исламский модернизм, неомо-
дернизм, холистический подход, метод двойного движения.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

202
№3 (07) 2025

КІРІСПЕ
Жаңашылдық немесе жаңалану 

(тәждид) – исламның пайда болған 
кезінен бастап ажырамас қырының 
бірі. Құран уахиымен басталған 
әлеуметтік-экономикалық әділдік пен 
теңдік идеясы (Фазлур Рахманның 
тезисі) сол кездегі араб қоғамын 
біртіндеп қоғамдық өзгеріске алып 
келген еді. Кедейлер мен құлдарды 
қанауды сынау, нәсілшілдікті айып-
тау, әйелдердің мәртебесін көтеру 
түрінде Құранда көрініс тапқан 
қоғамдық проблемалар алғашқы 
мұсылмандар өмір сүрген ортаның 
жаңа құндылықтармен қайта пішін-
делуі керек болғанын байқатады. Ис-
лам ілімдері жинақталып, мәдениеті 
мен философиясы өркен жайған 
IX-X (хижри ІІІ-IV ғғ.) ғасырлардан 
бері тәждид идеясы әдіснамалық 
негізде ислам дәстүрінің маңызды 
ұғымдарының біріне айналды. Ислам 
дәстүрінде діннің өзгермейтін орталық 
қағидасына бірқұдайшылдық (мо-
нотеизм) пен ритуалдық (құлшылық 
ережелері) бөлігі жатқызылып кел-
се, басқа салалар уақыт, шарттар мен 
кеңістікке қарай өзгеріске ұшырайтын 
қырын құрайды. Ислам тарихына зер 
салсақ, әр дәуірде тәждид қағидасын 
алға тартқан маңызды ғұламалар 
болғанын көреміз. Олардың қатарына 
Әбу Ханифа (699-767), Әбу Мансур 
әл-Матуриди (852-944), әл-Әш‘ари 
(873-936), Ғазали (1058-1111), әр-Рази 
(1149-1209), Ибн Рушд (1263-1328) 
секілді ғұламаларды жатқызуға бола-
ды.

Ал XVIII ғасырдан бастап Ба-
тыс отаршылдығының ықпалымен 
ислам әлемінде модернизм мәселесі 

өткірлене түсіп, жаңа интеллек
туалдық ізденістерге серпін берді. 
Осы кезеңнің ірі өкілдері қатарына 
Үндістан, Мысыр мен Осман мем-
лекетінде Сайид Ахмад–хан (1817-
1898), Жамал әд-Дин Ауғани (1839-
1897), Мұхаммед Абдуһ (1849-1905), 
Мұхаммед Иқбал (1877-1938), Намық 
Кемал және т.б. ғалымдар шоғыры 
жатады. Шамамен сол уақыттарда 
Ресей мұсылмандары мен Түркістан 
аймағында (Қазақстан мен Орталық 
Азия) да жаңалану идеясын насихат-
тай отырып, жәдидшіл бағытта еңбек 
еткен Әбу Наср әл-Курсауи (1776-
1812), Шихабуддин әл-Маржани 
(1818-1889), Хусаин Фаизханов 
(1823–1866), Исмаил Гаспыралы 
(1851-1914), Ризаяддин Фахраддин 
(1859-1936), Зияддин Камали (1873-
1942), Мұса Жаруллаһ Бегиев (1875-
1949), Абай Құнанбаев (1845-1904), 
Шәкәрім Құдайбердіұлы (1858-1931), 
Мунаууар Қари (1878-1931), Абдура-
уф Фытрат (1886-1938) секілді т.б. ой-
шылдарды атап өтуге болады. 

ІІ Дүниежүзілік соғыстан кейін 
исламды жаңа шарттарға сай қайта 
түсіну процесі жаңа сатыға көтерілді. 
Зерттеу тақырыбымызды құрайтын 
Фазлур Рахман (1919-1988) алғаш 
рет қолданған исламдағы неомодер-
низм термині тәждид (жаңалану) 
идеясында методологиялық және 
эпистемологиялық қырынан пара
дигмалық өзгерістің басталғанын 
білдіреді. Дамир Мухетдинов сын-
ды  зерттеушілер де Фазлур Рахманға 
сүйене отырып, ХХ ғасырдың екінші 
жартысынан ХХІ ғасыр басындағы 
модернистік ұмтылыстарды неомо-
дернизм терминімен түсіндіру өте 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

203
№3 (07) 2025

дәл келеді деп есептейді [1, 273]. Бұл 
бағыт классикалық ислам мұрасы 
мен модернистік идеяларды бірік-
тіре отырып, терең методологиялық 
талдау жасауымен ерекшеленеді. 
Неомодернизмнің көрнекті өкілде
ріне Фазлур Рахман (1919-1988), 
Мұхаммед Аркун (1928-2010), 
Наср Хамид Әбу Зәйд (1943-2010), 
Мұхаммед Әбид Жәбири (1938-2019), 
Хассан Ханафи (1935 ж.) және т.б. 
ойшылдарды жатқызуға болады. Бұл 
ғалымдар исламның интеллектуал
дық мазмұнын кеңейтіп, әрқайсысы 
өзіндік қайталанбас әрі терең әдіс
темелік ізденістер жасады. Фазлур 
Рахман ислам мәтіндерін тарихи кон-
текстінде оқып, қазіргі заманға сай 
шешім табуды білдіретін «екі жақты 
қозғалыс» әдісін қалыптастырған 
еді. Дамир Мухитденовтың жіктеуіне 
сүйенсек, аталған қазіргі ислам ой-
шылдары неомодернизмнің бірінші 
толқынын құрайды. Оның пайымда-
уынша, негізінен академиялық салада 
еңбек еткен осы ғалымдардың тікелей 
шәкірті болған немесе идеяларынан 
шабыт алған кейінгі толқын ойшыл-
дарды неомодернизмнің екінші буы-
нына жатқызуға болады.

ӨМІРБАЯНЫ МЕН БАСТЫ 
ЕҢБЕКТЕРІ

Фазлур Рахман Мәлік 1919 жы
лы 21 қыркүйекте Пәкістанның Хаза
ра қаласында дүниеге келген. Діндар 
отбасында тәрбие көрген ол Үндіс
танда кейінгі ортағасырларда Дәрс-и 
Низами деген атпен танымал дәстүр
лі медреседе білім алған. Жергілік-
ті ғұлама әулетінен шыққан әкесі 
қосымша діни білім мен арабшаны 

терең үйреткен. 1940 жылы Пенжаб 
университетінің Араб тілі бөлімін 
үздік аяқтап, 1942 жылы дәл сол оқу 
орнына магистратураға түседі де асси-
стент қызметін қатар атқарады. 1946 
жылы ендігі ғылым магистрі атанып 
үлгерген Фазлур Рахман докторлық 
ізденісін Британияда жалғастыруға 
бел буады. Оксфорд университетін-
де Ибн Сина психологиясы бойын-
ша диссертация қорғап, 1952 жылы 
оны «Ибн Сина психологиясы» 
(Avicenna’s Psychology) деген атпен 
кітап етіп жариялайды. Естеліктерін-
де «неліктен докторлық қорғау үшін 
Мысырдағы әл-Әзһарға бармадың?» 
деген сұраққа «Ол жақтағы ислам 
зерттеулерінің дені Үндістандағыдай 
сыни ойдан алыс» деп жауап береді. 
1950 жылдары Британияның Дюр-
хам университетінде оқытушылық 
қызметін бастайды. Мұнда негізінен 
ислам философиясын ары қарай те
рең зерттеумен айналысады. Дәстүрлі 
білім бойынша дайындығы терең әрі 
ислам философиясын Батыста зертте-
ген Фазлур Рахман 1958 жылдан ба-
стап исламның заманауи проблема-
рын ғылыми тұрғыда зерделеуге кірі-
седі. Бұл кезеңге дейін Ибн Синаның 
кітаптарының текстологиялық басы-
лымы мен ағылшынша аудармасын 
шығарып үлгерген ол Англиядағы 
академиялық ортаға ислам зерттеу-
лері саласында жаңаша леп әкелген 
еді. 1961 жылы отанына оралып, 1962 
жылы сол кездегі Пәкістан прези-
денті Аюб Ханның (1958-1969 жыл-
дар аралығында ел бас қарған) 
исламға қатысты кеңесшісі ретінде 
қызметімен қатар, Карачидегі Ислам 
зерттеулері институтының (Islamic 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

204
№3 (07) 2025

Research Institute) жетекшісі болып 
тағайындалады [2, 285-287]. Осы 
уақыт өміріндегі ең ауыр әрі ең тарты-
сты кезең ретінде белгілі. Институтта 
іргелі зерттеулер жүргізумен қатар, 
исламды модернизациялау бойын-
ша ой-пікірлерін баспасөз беттерінде 
белсенді түрде жариялай бастайды. 
Исламның күнделікті өмірдегі про
блемаларына ден қойған осы уақыт
та консерватор ғұламалардың қар
сылығына тап болады. 1967 жылы 
жарияланған «Ислам» атты еңбегі 
бұл қарсылықты одан әрі өршітіп, дәл 
сол жылы АҚШ-қа қоныс аударуына 
тура келген еді. Фазлур Рахманның 
бастамасымен құрылған аталмыш 
Институт 1962 жылдан бастап қазіргі 
күнге дейін Islamic Studies журна-
лын шығарып келеді. АҚШ-қа қоныс 
аударғанда әуелі Калифорния уни-
верситетіне қысқа уақыт қонақ про-
фессор болып оқытушылықпен айна-
лысады. 1969 жылдың қыркүйегінде 
Чикаго университетінің «ислам ақыл-
ойы профессоры» ретінде қызметін 
бастап, 1988 жылы 26 тамызда дү
ниеден озғанға дейін сол жерде еңбек 
еткен еді. Оның ислам модернизміне 
қатысты маңызды кітаптары мен ма
қалаларының барлығы сонда жазылды. 
Кітаптарының тізіміне тоқталсақ: 

– Avicenna’s Psychology (Ибн Сина 
психологиясы), Oxford University Press, 
1952. 

–  Prophesy in Islam (Исламда пай­
ғамбарлық), George Allen and Unwin 
Ltd., 1958. 

– Avicenna’s De Anima (Ибн Сина­
ның Шипа кітабының «Пcихология» 
бөлімінің текстологиялық басылы­
мы), Oxford University Press, 1959. 

– Islamic Methodology in History 
(Тарихтағы ислам методоло гиясы), 
Karachi, 1965. 

– Islam, (Ислам) New York, 1967. 
– Philosophy of Mulla Sadra (Мулла 

Садра философиясы), State University 
of New York Press, 1975. 

– Major Themes of the Qur’an 
(Құранның басты тақырыптары), 
Bibliotheca Islamica, Chicago, 1979. 

– Islam and Modernity: Transfor
mation of an Intellectual Tradition (Ис­
лам және модернити: Интеллекту­
ал дәстүрдің трансформациясы), 
University of Chicago, 1982. 

– Health and Medicine in Islamic 
Tradition (Ислам дәстүріндегі денсау­
лық пен медицина), The Cross Road 
Publishing Co., 1987. 

– Revival and Reform in Islam: 
A Study of Islamic Fundamentalism 
(Исламдағы қайта жандану мен ре­
форма: Исламдағы фундаментализм 
жайында зерттеу), Oxford Oneworld, 
2000. 

Ғалымның бұдан өзге жетпіске 
жуық мақаласы бар. Оның зерттеу 
еңбектерінің баршасынан әдістемелік 
негізде бірізділіктің сақталғанын бай
қауға болады. Риба (өсім), әйелдер
дің статусы, жаза құқығы (худуд), 
Құранның моральдық-этикалық тұ
жырымдары және т.б. тақырыптарға 
арналған мақаларында Құран герме-
невтикасы мен холистик әдістемесін 
жан-жақты қолданғанына куә бола-
мыз. 

ҚҰРАН ГЕРВЕНЕВТИКАСЫ
НЫҢ МӘНІ

Фазлур Рахманның еңбектері
нен оның герменевтикалық бетбұрыс 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

205
№3 (07) 2025

жасаған неомодернист ойшыл екенін 
анық байқауға болады. Жалпы ис-
лам ақыл-ой тарихына зер салсақ, 
исламдағы герменевтиканың ежелгі 
және қазіргі заманғы тарихы бар. Әр 
дәуірдегі герменевтикалық ізденіс 
түрлі рөл атқарып, әртүрлі мақсатты 
көздегені байқалады. Дегенмен, гер
меневтиканың ежелгі және модерн 
дәстүрін бір-бірінен айырып алу оңай 
емес, себебі олар ортақ терминологи-
яны қолданады. Алайда әр дәуірдегі 
герменевтиканың мағынасы, мақсаты 
мен ниеті түбегейлі өзгеше десек 
қателеспеген болар едік.

Алғаш Фазлур Рахман жүйелеп 
ұсынған қазіргі заманғы герменевтика 
– исламды реформалау мен дәстүрді 
қайта түсіндіру бағытында өрбіп 
жатқан өткір әрі даулы пікірталастың 
өзегін құрайтын құбылысқа айнал-
ды; неомодернист ғалымдар ұсынған 
герменевтиканың жаңа түрлеріне су
нниттік пен шиға сынды басты мұ
сылман ортодокс мектептері қарсы
лық танытып келеді. Мұндай  пікірта-
лас  неліктен исламдағы герменевтика 
саласында өрбіп жатыр? Бұл сұраққа 
берілетін жауаптың бірі – исламда 
шіркеудің болмауы; шіркеуге бала-
ма ретінде дін ғалымдары (‘улама) 
ғасырлар бойы құрып, дамытқан күр
делі әрі ауқымды дискурсты құрай
тын дәстүр бар. Сунниттік және 
шиға ғұламалар институты діни дәс
түр аясында канонға айналған мұра
ны интерпретациялаудың өзіне тән 
герменевтикалық әдісін қалыптас
тырған. Сунниттік герменевтика дәс
түрінде Пайғамбар мен оның саха
балары ізгілік үлгісі ретінде қарас
тырылса, шиға ғалымдары үшін бас

ты үлгі – Пайғамбар мен таңдаулы 
сахабалар, соның ішінде Пайғамбар 
ұрпақтарының өнегелі рөлі. Ислам
ның бастапқы кезеңіндегі саяси жағ
дайларға байланысты қалыптасқан 
бұл парадигма маңызды негіз санала-
ды әрі осы негіз кейінгі герменевтика 
дәстүріне ғасырлар бойы ықпал етіп 
келеді.

Осы орайда, Фазлур Рахманның 
герменевтикасының мәні сунни дәс
түрді сынаумен әрі дәстүрде бар эле-
менттерді дамыту арқылы қалып
тасқанын айта кеткен жөн.  Фазлур 
Рахман уахи табиғатын түсіндіруде 
аянның трансцедентті қыры мен Пай
ғамбар тұлғасын назарға ала отырып 
тұжырым жасаған. Мұнысы оған уахи 
мазмұнының тарихи формада қалай 
жүзеге асқанын негіздеуіне мүмкіндік 
береді.  Пайғамбар Құдайдан алған 
уахи тәжірибесін айқын түрде сөз-
сөйлемге төге отырып, өзі өмір сүрген 
қоғамдағы діни-әлеуметтік про
блемаларға жауап қатқан. Ол Құран 
герменевтикасы деп атаған әдісте
месінде тарихи және контекстуалдық 
қағидаларға айрықша мән береді [3, 
10]. Ойшылдың пікірінше, уахи – 
«жаратылмаған» және «жаратылған» 
екі шындықтың түйісуінен туын-
дайтын құбылыс. Бұл түйісу кезінде 
Пайғамбар Құдай тарапынан «ша-
быттандырылады», дегенмен осы 
процесте жаратылған болмыстардың, 
яғни Пайғамбар мен оның қауымы
ның өмір сүрген ортасының рөлі ең 
маңызды дүние еді. Себебі Құран 
бағытталған аудитория – (мухатаб) 
алғашқы мұсылман қоғамы. Осы себе-
пті Құран мазмұны VII ғасырдағы та-
рихи жағдайлармен тығыз байланыс



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

206
№3 (07) 2025

ты. Оның ойынша, Пайғамбар мен 
оның ең жақын серіктерінің үміті, 
алаңдаушылықтары, күнделікті мәсе
лелері мен мүдделері Құранда көрі
ніс тапқан. Бұл факт, ойшылдың көз
қарасы  бойынша, ерекше маңызды 
әрі оны дұрыс түсініп, ескерген жөн.

Фазлур Рахман үнемі уахиді «бір 
сәтте түсірілген кітап» деп түсінуге 
қарсы болды. Керісінше, ол уахиді 
Мұхаммедтің пайғамбарлық мисси-
ясымен қатар жүріп отырған про-
цесс ретінде қарастырады – бұл 
миссия жиырма екі жылдан астам 
уақытқа созылған. Пайғамбардың 
жай-күйінің осы жиырма үш жыл 
барысында әрдайым жаңа шешімдер
мен толығып отыруы, оның жеке 
тұлғасы мен қауымының ерекшелік-
тері Құран мазмұнында үлкен із 
қалдырған. Оның пайымдауынша, 
Құранды «жаратылмаған» әлемнен 
«жаратылған» әлемге түсірілген дей 
отырып, оның  мазмұнын осы жара
тылған  әрі үнемі өзгеріс процесін
де болатын әлемнен тысқары жат
қан «кітап» ретінде түсіндіру дұрыс 
емес. Құранда көрініс тапқан мәсе
лелер, мүдделер, нұсқаулар мен мә
лімдемелер Арабиядағы VII ғасыр 
адамдарының тілдік, мәдени, саяси, 
экономикалық және діни өмірімен 
тікелей байланысты. Осы байланыс
тан тыс қарастырылған жағдайда 
уахи Пайғамбар мен оның серіктері 
үшін мағынасыз болар еді. Осылай-
ша оның бүкіл адамзат үшін хикметке 
толы кітап ретінде жетекшілік қызмет 
етуі мүмкін болмас еді [4, 42].

Фазлур Рахманның түсінгінде, 
Пайғамбардың уахи тәжірибесі мен 
оның контексті арасындағы тығыз 

байланыс ислам теологиясы (кәлам) 
мен құқық теориясының (усул әл-
фиқһ) қалыптасу кезеңінде елеусіз 
қалдырылды. Бұл исламдық ақыл-
ойдың кейінгі кезеңдердегі тоқыра
уына алып келді. Құранның трансцен-
дентті (яғни, адамдық шынайылықтан 
тыс) қайнарын барынша ерекше атап 
көрсетуге ұмтылған үрдіс үстемдік 
құрған соң, қағидалары да тарих-
тан тысқары қарастырылатын бол-
ды. Соның нәтижесінде бүкіл мәтін 
Құдай болмысының бір «қыры» 
(сифат) ретінде түсіндіріліп кетті. 
Мұны біз Құранның «жаратылып-жа
ратылмағаны» туралы пікірталастар-
дан, әсіресе ханбали дәстүршілдерінің 
ұстанымынан айқын көреміз. Кейін 
бұл ұстаным кең таралған әшарийа 
теологиясына да айтарлықтай ықпал 
етті. Құдайдың трансценденттілігі 
Құранға да біржақты теліне бастады, 
оны тарихтан тысқары тұрған Құдай 
сөзі (кәлам Аллаһ) ретінде қабылдау 
арқылы уахи барған сайын адам бол-
мысынан тасқары, «бөтен» сипатқа 
иеленді. Ойшылдың пайымдауын-
ша, бұл бір жақты тұжырым уахидің 
тарихтан тыс екенін және оны адам 
баласының ақылы жетіп түсіне ал-
майды дейтін догматтарды туғызды. 
Дәстүрлі түсінікке қарсы шыға оты-
рып, ол  уахи тарихтан тыс жерде іске 
аспайды деп санайды. Егер біз Құран 
мен оның бастапқы мухатабы болған 
қауымы арасындағы тығыз байланы-
сты шын мәнінде түсінгіміз келсе, 
онда осы тарихи және контекстуалдық 
өлшемді ескеруіміз қажет [4, 143-145].

Уахиді әлеуметтік-тарихи кон
текстен тыс құбылыс ретінде түсінді
ретін дәстүрлі көзқарастың салдары 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

207
№3 (07) 2025

Құрандағы нақты нормалар кез келген 
дәуір мен жағдайға сөзбе-сөз форма-
да жарамды деген тұжырымға әкелді. 
Құдай өткенді, қазіргі мен болашақты 
толық біледі, ал Құран – Оның Сөзі 
болғандықтан, ондағы нұсқаулар бар
лық кезеңдер мен ахуалдарда өзекті 
болуы тиіс деген сенім қалыптаcты. 
Осы түсінікке сәйкес, уахи – алдын 
ала белгіленген оқиға, оны барлығын 
білетін Құдай алдын ала белгілеген, 
сондықтан ол міндетті түрде алғашқы 
қабылдаушы қауымның нақты өмір
лік мәселелерімен байланысты бол-
мауы да мүмкін. Құранның мұндай 
деңгейдегі «бөтендігі» мен «транс-
ценденттігі» ислам теологиясында 
постмуғтазилә кезеңінде догмаға ай-
налды. Исламдық фиқһ осы түсінікке 
бейімделіп құрылды. Бұл түсінік те-
ологиямен бірге басқа салаларға да, 
атап айтқанда Құранды интерпрета-
циялау ғылымы – тәпсірге де ықпал 
етті. Нәтижесінде, бұл салада да 
мәтіндегі әлеуметтік және құқықтық 
шешімдер мен мазмұн тарихи немесе 
уақыттық кезеңдерге бағынбайды де-
ген ұстаным қабылданды.

Фазлур Рахман Құран импера
тивтерінің құқықтық ойда қалайша 
контекстен ажыратылып (деконтек­
стуализация), абсолютті әрі өзгер
мейтін заң мәртебесіне ие болғанын 
көрсететін бірнеше мысал келтіреді. 
Осындай мысалдардың бірі – по-
лигамия. Құранның 4:3 аятында ер 
адамның теориялық тұрғыда төрт 
әйелге дейін әйел алуға құқығы бар 
екені айтылған. Алайда Фазлур Рах
манның пайымдауынша, бұл көп 
әйелмен некелесуге қатысты ережені 
фақиһтар Құраннан және әлеуметтік-

мәдени контексттен жұлып алып аб
солюттендірген. Егер осы екі кон-
текст те ескерілетін болса, онда по
лигамдық некеге қатысты жағдай 
әлдеқайда күрделірек болып шығады. 
Ол бұл аяттың мәнін тек нақты та-
рихи, әлеуметтік және моральдық 
шеңберде ғана толық түсінуге бола-
тынын атап өтеді. 

Оның ойынша, Құранда полига-
мия мәселесі ең әуелі жетім қыздарға 
қатысты нақты проблемалық жағдай 
аясында талқыланады. Құранның 4:2 
аятында жетім қыздардың мүлкін өзі
не заңсыз иемденіп жүрген қамқор
шылардың әрекетіне наразылық мәлім 
етілген. Ал 4:126 аятта, жетім қыздар 
белгілі бір жасқа жеткен соң, оларға 
қамқор болған ер адамдардың оларға 
үйленуі мүлкін қайтарудан гөрі аб-
зал болатыны айтылған. 4:3 аятында 
егер қамқоршылар жетім қыздардың 
мүлкіне қатысты әділдік сақтай ал-
маса және оларға үйленуді қалаған 
жағдайда, төрт әйелге дейін әйел 
алуға рұқсат беріледі, бірақ бұған тек 
олармен әділ қарым-қатынас жасау 
шартымен ғана мүмкіндік берілетіні 
айтылады. Егер әділеттілікке қол жет
кізу мүмкін болмаса, онда бір әйел
мен шектелу бұйырылады. Алайда, 
Құранның 4:127 аятында полига
миялық некеде әділдік сақтау, түп
теп келгенде, мүмкін емес екені 
айтылады. Бұл сырттай қарағанда 
қайшылық болып көрінуі мүмкін: 
Құран бір жағынан төрт әйелге дейін 
үйленуге рұқсат береді (егер әділдік 
сақталса), екінші жағынан, көп әйел 
алған жағдайда әділдікті ұстана ал-
майтынын нақты мәлімдейді. Фазлур 
Рахман бұл жағдайды Құранның ішкі 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

208
№3 (07) 2025

дәйектілігін ескере отырып, әлеумет
тік контекстпен байланыстыра түсін
діру қажеттігін алға тартады. Полига
мияға қатысты үкімдер белгілі бір 
тарихи және әлеуметтік шындыққа 
жауап ретінде берілген, ал оларды за-
манауи контекстен тыс, абсолютті заң 
ретінде қабылдау – Құран мазмұнын 
бұрмалау саналады.

Классикалық дәуірдегі фақиһтар 
бұл дилемманы мынадай жолмен 
шешкен: төрт әйелге дейін некеге 
тұру рұқсат етілген үкім ретінде қа
растырылып, заңдық күші бар деп 
есептелген, ал әйелдерге әділдік
пен қарау туралы талап тек ұсыныс, 
міндеттемесіз кеңес ретінде қабыл
данған. Алайда Фазлур Рахман мұн
дай тәсілдің қате екенін атап өтеді, 
себебі бұл жағдайда нақты әрі кон
текстуалдық аят міндетті үкім ретінде 
қабылданып, ал жалпы қағида екінші 
дәрежелі кеңес деңгейіне түсірілген 
болып шығады. Ойшылдың пікірін-
ше, керісінше – Құрандағы  жалпы 
қағида (яғни әділдік) міндетті сипатқа 
ие болуы тиіс, ал нақты және ерекше 
жағдайға қатысты аяттың маңызы 
екінші деңгейде тұруы керек және 
ол тек өзінің әлеуметтік-мәдени кон-
текстінде ғана түсіндірілуі қажет. 
Осылайша, әділдікке шақыратын аят 
некеге қатысты рұқсат беретін аят-
тан басым тұруы тиіс. Бұл тәсіл, яғни 
әділет туралы аятқа басымдық беру 
– Құрандағы әділдікті сақтау туралы 
қайталанатын әрі табанды түрде ай-
тылатын негізгі тақырыппен де толық 
сәйкес келеді [5, 49].

Құранды біртұтас мәтін ретін-
де зерттеп-зерделер болсақ, әйелдер, 
құлдар, жетімдерді құқығы таптал

ған әлеуметтік топ ретінде айқындай
ды әрі олардың әлеуметтік мәртебе
сін көтеруге үндейді. Кез келген қа
рым-қатынаста әділдік пен теңдікке 
үндейтін, нәсілшілдікті айыптайтын 
Құранның әлеуметтік мәлімдемеле
рі әділетсіздіктің кез келген түрін 
терістейді. Оның ойынша, қоғам
дық салада әділетсіздік пен эксплуа
тациялаудың жойылуы – Құранның 
басты бұйрығы [6, 37-54]. 

Дәл осы жерде Фазлур Рахман
ның Құран герменевтикасында ма
ңызды рөл атқаратын холистик (бір
тұтас) методының маңызы ашыла
ды. Ол былай дейді: «Құранның ай
қындығы оның белгілі бір аяттары
ның мағынасында емес (айқындық 
дегенде мен оның уахи ретіндегі та
биғатын емес, оның ақиқат мазмұны 
мен мағынасын біздің түсінуіміз 
тұрғысынан айтып отырмын, сөз 
жоқ Құран толыққанды уахи ретінде 
енген), оның біртұтастығында жа-
тыр дейтін көзқарас, ғасырлар бойы 
Құран үкімдерін бөлшектенген, ато-
мистік және түбегейлі бір-бірінен 
ажыратылған кейіпте ұғынып келген 
көптеген мұсылманға оғаш келуі 
мүмкін [модернити]. Яғни, Құранның 
жиырма үш жылға жуық уақыт бойы 
түскен уахи тәжірибесін біртұтас кей-
іпте түсініп, соның негізінде оның 
ситуациялық (әсбаб ән-нузул) аятта-
ры мен идеал ретінде қоятын басты 
тақырыптарын анықтап алған жөн. 
Фазлур Рахман үшін монотеизм (та­
ухид), әлеуметтік-экономикалық әділ
дік пен теңдік идеясы және ақирет 
түсінігі Құран уахиының немесе Пай
ғамбардың уахи тәжірибесінің басты 
элементтері саналады.  Ситуациялық 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

209
№3 (07) 2025

аяттар Құранның VII ғасырдағы араб 
қоғамының рухани проблемаларын 
көрсете отырып, оның кез келген қо
ғамда маңызды болатын идеал маз
мұнын ашатын қағидаларды береді.  

Фазлур Рахман «Құранды дұрыс 
түсінуге септесетін» герменевтика-
ны қалыптастыру мәселесіне ере-
кше көңіл бөледі. Оның пікірінше, 
«мұсылман ғалымдары методология 
мен герменевтикаға қатысты негізгі 
сұрақтарды ешқашан тікелей талқыға 
салмаған». Дегенмен, ойшылдың па
йымдауынша, ортағасырлық ислам
дағы құқық жүйесі айтарлықтай та-
бысты жұмыс істеді. Бұл көбінесе 
мұсылмандардың прагматизміне 
байланысты еді, өйткені олар жаулап 
алынған елдердің әдет-ғұрыптары 
мен институттарын өздеріне бейім-
деп, Құран тағылымымен (teaching) 
үйлестіре білді. Бірақ Құран аятта-
рынан заң алып шығуға тырысқан 
кезде, әсіресе жаза құқығына (худуд) 
қатысты алғанда қанағаттанарлық нә
тижеге қол жеткізе алмады. Себебі, 
құқық нормаларын айқындауда қол
данылатын аналогиялық пайымдау 
әдісі (қияс) «жеткілікті түрде кемел
денбеген» еді. Сонымен қатар, Құран 
мәтінінің ішкі біртұтастығы дұрыс 
ұғынылмай, оның орнына аяттар-
ды жеке-жеке бөліп қарастыруға не
гізделген «атомистік» әдіс басым 
болды; нәтижесінде «көбіне құқық
тық мағынасы жоқ аяттардан құқық
тық ережелер шығарылатын болды. 
Оның пайымдауынша, қазіргі уақытта 
Құранды түсіну одан әрі нашарлап 
кеткендіктен «бүгінде дұрыс герме
невтикалық әдістемені қалыптастыру 
екі есе қажет болып отыр» [7, 13]. 

Оның ойынша, Құранды біртұтас 
мәтін ретінде ұғына алмаудың немесе 
идеалдарын анықтап оқу әдістемесі
нің болмауы себепті теология сала-
сында (кәлам ілімі/ақида) сырт идея-
ларды қабылдау,  Құранның дүниеге 
көзқарасын (weltanschauung) біртұтас 
кейіпте көре алмаудың кесірінен апат-
ты күйге әкелді. Мұндай тұжырымды 
кем дегенде ортағасыр бойы доми-
нант болып келген сунни теология – 
әшарийа мәзһабына қатысты айта 
аламыз дейді [7, 3].

Фазлур Рахман ислам құқығы 
– фиқһтың бір бөлігі саналатын ху­
дуд (жаза құқығы) ұғымының да 
дәстүрде өзгеше сипатта өрбігенін 
алға тартады. Оның ойынша,  ислам 
құқығындағы хадд терминінің бас
тапқы мағынасы Құрандағы қолда
нысынан айтарлықтай ерекшелене-
ді. Араб тілінде «хадд» сөзі «бөлу»,  
«шектеу» немесе «бір нәрсені не біре-
уді басқасына енуіне кедергі болу» де-
ген мағынаны білдіреді. Сондықтан, 
зат есім ретінде ол «бұзуға болмай-
тын шек» деген мағынаны береді. 
Осыған сүйене отырып, Рахман 
«шек» ұғымы хадд сөзінің ең негізгі 
мағынасы екенін атап өтеді. Құранда 
бұл ұғым моральдық мағынада «ху-
дуд Аллаһ» (Алланың қойған шектері) 
ретінде жиі айтылады, яғни бұзуға 
болмайтын шекаралар мағынасында 
қолданылады. Алайда, Фазлур Рах-
ман ислам құқығы мен хадистерде 
бұл терминнің мағынасы өзгерген 
деп санайды. Ислам дәстүрінде хадд 
өзгермейтін, тұрақты жазаны біл-
діру үшін қолданылады. Осылайша, 
Құрандағы «бөліп тұратын немесе 
бұзуға болмайтын шек» ұғымын біл-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

210
№3 (07) 2025

діретін бастапқы мағынасы уақыт 
өте келе «тұрақты жаза» идеясымен 
алмастырылған. Бұл өз кезегінде 
Құранның этикалық мазмұнын бір
тұтас кейіпте тануға және құқықтық 
шешімдердің өзегінде жатқан эти
калық құндылықтардың контекстуал
дық мәнін ашуға кедергі келтіреді [8, 
237].

Атомистік тәсіл мен холистик тә
сілдің арасындағы айырмашылыққа 
Фазлур Рахман өте қатты маңыз бере
ді. Оның ойынша исламның алғашқы 
буынын құрайтын сахабалар Құран 
тағылымын біртұтас бастан кешір-
ген тәжірибелеріне сүйеніп тұжырым 
шығаратын, егер қарастырылып отыр
ған мәселеге тікелей қатысы болмаса, 
жекелеген аяттарға сүйене бермей-
тін. Бұған қоса олар, егер бар болса 
Пайғамбар өмірінен нақты прецеден-
тке жүгінетін. Басқа жағдайларда олар 
Құранның жалпы мақсатынан түйген 
пайым-түсініктеріне табан тірей-
тін. Мұның жарқын мысалы ретінде 
Омардың Иракты жаулап алғаннан 
кейін Арабияда Пайғамбардың прак
тикасы ретінде жалпылама қабыл
данған дәстүр бойынша бұл жерлер-
ді мұсылман әскерлерінің арасында 
бөліп беруден бас тартуын көрсетуге 
болады. Омар интуициямен тай
палық территорияларға қатысты Пай
ғамбардың практикасы тұтас елдер 
жаулап алынып жатқан ендігі жағ
дайда тиімді болмайтынын дұрыс 
түйсінді. Оппозицияның қарқынды 
қысымынан соң Омар соңында ұс
танымын негіздеу үшін Құранның 
79:10 аятына жүгінді де мәселеге 
қатысты нақты аятты емес, әлеуметтік 
теңдік пен әділдікті талап ететін жал-

пылама ережесін басшылыққа алды 
[7, 24]. Жаңа герменевтика Құранның 
біртұтас мәтін ретіндегі идеалдарына 
қарай қозғалуды іске асыруы қажет.

Фазлур Рахманның Құран гер-
меневтикасында тағы бір маңызды  
методологиялық жетістігі – оның «екі 
жақты қозғалыс» (double movement) 
теориясы. Оның пікірінше, заманауи 
құқықтық методология екі сатылы 
ойлау тәсілін қамтуы керек: алдымен 
жекеден жалпыға қарай, содан ке
йін жалпыдан жекеге қарай жылжу. 
Жоғарыда айтқандай Құранның  холи-
стик сипатта көрініс тапқан дүниеге 
көзқарасына осы  метод арқылы қол 
жеткізуге болады. 

Бірінші қозғалыс – бұл Құранның 
жеке контексттерін (ситуациялық 
аяттарын) мұқият зерттеп, олардан 
әділдік, теңдік және еркіндік секілді 
жалпы қағидаларды анықтап шығару 
қажет. Себебі, Құран мәтіні белгілі бір 
нақты тарихи жағдайларға берілген 
жауап болғандықтан, олардың «түсу 
себептері» (әзбаб ән-нузул) тарихи 
және мазмұндық қайшылықтарына 
қарамастан, этикалық-құқықтық ұс
танымдардың негізіндегі мақсат-мүд
делерді айқындау үшін мұқият талда-
нуы тиіс.

Екінші қозғалыс – бұл құқықтық 
шешімді жалпыдан жекеге қарай 
қозғалу әдісі арқылы қазіргі заманға 
бейімдеуді білдіреді. Мұнда құқық
тық шешім іздеуші маман бірінші 
қозғалыс нәтижесінде алынған жалпы 
қағидаларды қазіргі заман талапта-
рына сай нақты құқықтық шешімдер 
шығару үшін қолданады. Мұндай 
шешімдерді әзірлеуші тұлға қазіргі 
жағдайдың ерекшеліктері мен та-



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

211
№3 (07) 2025

лаптарын өте терең әрі жан-жақты 
білуі керек. Құран мәтінінің тари-
хи контекстін жалпы принциптерді 
анықтау үшін қаншалықты мұқият 
зерттеу керек болса, ислам заңдарын 
дұрыс қолдану мен нақтылау үшін 
қазіргі заманғы контексті дәл со-
лай егжей-тегжейлі зерделеуі қажет. 
Осы тұста Фазлур Рахман тарихи 
білім мен әлеуметтанудың замана-
уи тәсілдерінің маңызды құрал бола 
алатынын айтады. Бірі Құран енген 
кездегі тарихи контексті тану арқылы 
жалпы қағиданы анықтауға септессе, 
екіншісі қазіргі контексті зерттеп-зер-
делеуге мүмкіндік береді. Осылайша, 
Құран қазіргі заманның сұранысына 
этикалық шешім ұсына алатын жанды 
мәтінге айналады.   

Осылайша, Фазлур Рахманның 
Құран герменевтикасындағы тағы бір 
маңызды элемент – этикалық герме
невтикасына келеміз. Жоғарыда айт
қандай, Құранның басты тақырып
тарының бірі (монотезим мен ақирет 
сенімімен бірдей деңгейде маңызды 
әлеуметтік-экономикалық әділдік 
пен теңдікке негізделген қоғам құру 
идеясы) – этика мен моральдық құн
дылықтарға сүйенетін қоғам құру 
идеясы. Ойшылдың көзқарасы бо
йынша әділдік пен теңдік Құран эти
касының басты қағидасы саналады. 
Тіпті бес парыздың өзіне осы идея 
анық орныққан. Фазлур Рахман: 
«Құранның басты мұраты (әлеумет
тік-экономикалық әділдік пен адам 
теңдігіне басымдық беруі) оның ең 
алғаш енген аяттарынан-ақ анық кө
рінеді. Құраннан шығарылған адам
ның жеке және қоғамдық өмірін рет-
тейтін ережелерінің барлығы, тіпті, 

тұтастай діни қағида саналатын «бес 
парызының» өзі әлеуметтік әділдік 
пен теңдікке негізделген қоғам құруды 
мақсат етеді. Тарихта орын алған 
және көз алдымызда болып жатқан 
қоғамдық өзгерістерді соқыр кейіп-
те көрмегенсіп, Құран ережелерінің 
сөзбе-сөз (литерал) орындалуын та-
лап ету – оның әлеуметтік-моральдық 
мұратын саналы түрде мансұқтаумен 
тең. Бұл бейне бір Құран құлдарды 
азат етуді игі іс санайды деп құлға 
бостандық беріп, енді бір жағынан 
«Құдай алдында сауапқа кенелу үшін» 
құлдық институтын сақтауға барын 
салған адамның тірлігіне ұқсайды. 
Күмәнсіз Құранның жалпы тағылымы 
құлдықтың толығымен жойылуын құп 
көреді. Құлдық жүйенің жалғасуын 
жөн санайтын көзқарасты, әрине, 
ақылы сау һәм кісілік келбеті түзу 
мұсылманның қолдауы сирек. Деген-
мен көпшілік мұсылманның және не-
гізінен діни лидерлердің басым бөлігі 
қолданатын бір-біріне өте ұқсас мына-
дай аргумент бар: Құран кедейлердің 
игілігі үшін ең әуелі байларды зекет 
беруге міндеттейді, бұл – исламның 
«ұстындарының» бірі, сондықтан 
байлар Құдай алдында сауапқа кене-
луі үшін кейбір адамдар кедей болып 
қалуы керек дегенге саяды. Әрине, 
жер бетінде пақыр-міскіні жоқ қоғам 
табу қиын, ислам бойынша мемлекет 
зекет жүйесі арқылы олардың қажетін 
өтеуі тиіс; бірақ кейбір адамдар ке-
дей болып қалуы керек дейтін мұндай 
аргумент Құран мұратына ойсырата 
соққы беру болмақ әрі «дін – апиын» 
дейтін коммунистік лозунгтың 
қолайына дөп келеді. Сол сияқты 
әйелдердің қанша жерден ақылы 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

212
№3 (07) 2025

жетік болса да, олардың куәлік етуі 
ерлердің куәлігінің қасында құнсыз 
деу – Құран алға тартқан әлеуметтік 
эволюция мұратын аяқасты еткен-
мен тең әрекет. Дәл осылай басқа 
үкімдерге де аналогия жасауға бола-
ды» [7, 19].

ҚОРЫТЫНДЫ
XVIII ғасырдың орта тұсынан 

бастап модерн кезең деп аталған 
дәуір Батыс пен Ислам әлемі арасын
да байланысты бұрынғыдан да күр
делендіріп жіберді. Модерн кезең 
ислам елдеріне отарлаумен, Батыс 
технологиясы мен әскери үстемдігін 
паш ету арқылы кіріп келді. Яғни 
модернизм Ислам әлеміне ең әуелі 
Батыс елдерінің әскери және саяси 
теке-тіресі арқылы әсер етті [9, 114]. 
Сондықтан ислам ойшылдары ара-
сында Батыстан келген жаңа идея
ларға қатысты түрлі ұстанымдар 
пайда болды. Бұл ұстанымдарды 
жалпылама түрде үш түрлі сипатта 
топтастыруға болады. Бірінші, Ис-
лам әлемінің әртүрлі аймақтарында 
дәстүрлі дүниетанымнан қол үзе оты-
рып, Батыстан келген өзгерісті бар 
қалпында қабылдауды жақтайтын 
көзқарасты ұсынған ғалымдар шоғы
ры шықты (бұған материализм, марк
сизмнің әсері көп болды). Екінші 
топтағылар «Құран мен хадиске қайта 
оралуды» немесе «таза ислам» бастау
ларына қайтуды көздеген фундамен-
талистік ұстанымдағы консерватор 
ғұламалар болды. Үшінші типтегі ре
форматорлық дискурсты ұстанушы 
ғұламалар дәстүрлі мұраны сынға ала 
отырып, оны модерн кезең шарттары-
мен үйлестіре бейімдеуді жақтады. 

Олар Батыс модернизмінің пайдалы 
тұстарын алып, пайдасыз қырларын 
сынауды да жүзеге асырды [10, 17-22]. 
Бұл топтың үшеуіне де ортақ мақсат – 
мұсылман әлемін тығырықтан шығару 
болатын. Әрине модернизм рухы мен 
исламды жаңа шарттарға сай қайта 
тұжырымдау (re-thinking) талпынысы 
соңғы топтағы ғұламаларға тән еді. 
ХХ ғасырдың алғашқы ширегіне дейін 
жалғасқан бұл тәждид қозғалысын 
әдетте «классикалық модернизм» 
ретінде айқындау қабылданған. Га-
зет ашу істері, саяси бірлік (итти­
хад) идеясы мен жаңа низам бойын-
ша  білім беруді (усул әл-жәдид) іске 
асырған классикалық модернистер
дің мұрасы ІІ Дүниежүзілік соғыстан 
кейін жаңа сатыға интеллектуалдық 
ізденістерге шабыт көзі болғаны дау-
сыз. Фазлур Рахманның тұлғасы мен 
герменевтикалық бетбұрысқа негіз 
болған методологиясы осы тұрғыда 
өте маңызды. 

Фазлур Рахманның мұрасы мен 
әдіснамасы классикалық кезеңде бас
талған методологиялық ізденістің 
логикалық жалғасы ретінде құнды. 
Оның Құран герменевтикасы ислам-
ды заман шарттарына сай интерпре-
тациялау мен дәстүрді қайта ой елегі-
нен өткізудің жаңа кезеңін ашып берді 
деуге болады. Жинақтап айтар бол
сақ, Фазлур Рахманның түсінігінде 
Құрандағы этикалық-құқықтық ере-
желер екі деңгейде жүзеге асады: 
идеалдық және ситуациялық (мыса-
лы, бұған дейін келтірілген көп әйел 
алу мәселесі). Идеалдық деңгейде 
мүміндер ұмтылуы тиіс түпкі мақсат 
пен құндылықтар көрініс тапқан; 
бірақ бұл идеал уахи түскен заманда 



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية №1 (05) 2025
5

ҒТАМР/SRSTI/ГРНТИ 21.15.47                                        
https://orcid.org/0000-0001-8734-5519

amankulov_2007temur@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-3216-6044

Ramzan.2001.kz@mail.ru

ИСЛАМ ШАРИҒАТЫ БОЙЫНША АҒЗА ДОНОРЫ: 
ФИҚҺТЫҚ ТАЛДАУ ЖӘНЕ ЭТИКАЛЫҚ МӘСЕЛЕЛЕРІ

Аманқұл Темур Оралбайұлы
PhD доктор, Дінтану және мәдениеттану 

кафедрасының аға  оқытушысы
әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы қ., Қазақстан

Ерімбет Рамзан Еділбекұлы
PhD докторант

әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті

Алматы қ., Қазақстан

التبرع بالأعضاء في الشريعة الإسلامية: تحليل فقهي والقضايا الأخلاقية
أمانقول تيمور أورالبايولي

 دكتوراة  
 أستاذ مساعد في قسم الدراسات الدينية والثقافية

 جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

يريمبت رمضان إديلبيكوفيتش
طالب دكتوراة

جامعة الفارابي الكازاخية الوطنية
ألماتي، كازاخستان

ORGAN DONATION IN ISLAMIC SHARIA: A JURISPRUDEN-
TIAL ANALYSIS AND ETHICAL ISSUES

Amankul Temur Oralbayuly
PhD, 

Senior Lecturer at the Department of Reli-
gious and Cultural Studies 

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

Erimbet Ramzan Edilbekuly
PhD candidate

Al-Farabi Kazakh National University 
Almaty, Kazakhstan

ДОНОРСТВО ОРГАНОВ В ИСЛАМСКОМ ШАРИАТЕ: 
ФИКХИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ И ЭТИЧЕСКИЕ ВОПРОСЫ

Аманкул Темур Оралбайулы
Доктор PhD,  Старший преподаватель 

кафедры религиоведения и 
культурологии,  Казахский 

национальный университет имени  
аль-Фараби, г. Алматы, Казахстан

Еримбет Рамзан Едилбекулы
PhD докторант

Казахский национальный университет 
имени аль-Фараби 

г. Алматы, Казахстан

213
№3 (07) 2025

сол кезеңдегі шарттарға сай көрініс 
тапқан. Құрандағы құқықтық және 
моральдық шешімдер бізге идеалдық 
деңгейдің негізгі қағидаларын түсіну
ге мүмкіндік береді. Оған әділдік, 
теңдік пен кеңесіп шешу секілді кез 
келген қоғамға ауадай қажет қағида
лар мен құндылықтарды жатқыза ала-
мыз.  Екінші жағынан, ситуациялық 
деңгей белгілі бір уақыттағы нақты 
қоғам құрылымы мен тарихи жағ
дайларға байланысты туындаған 
шектеулерді ескеріп, сол кездегі қа
жеттіктерді қанағаттандыруға ба
ғытталған. Құран императивтерінің 
нақты тарихи жағдайларға байла-
нысты енуі аяттардың белгілі бір 
кезеңнің өзекті мәселелеріне жау-
ап беруін талап етті. Дегенмен, осы 

нақты жағдайларға байланысты им-
перативтер, мұсылмандардың бір 
жағдайдан екінші жағдайға – Құран 
түскен уақыттан қазіргі заманға ше
шім іздеу кезінде бағыт-бағдар ретін-
де қызмет етеді. Болашақта қол жет-
кізуі қажет идеалдарын айқындап не-
месе меңзеп отырады.

Қорыта айтқанда, Фазлур Рахман
ның герменевтикасы, Құранды бір
тұтас мәтін ретінде оқуды білдіретін 
холистик методына, ұмтылатын иде-
алдарына, екі жақты қозғалыс тео-
риясы мен әлеуметтік-экономикалық 
теңдік пен әділдікке негізделген қо
ғам құру түрінде көрініс тапқан этика
лық-моральдық құндылықтарына сай 
түсінуді білдіреді.

ӘДЕБИЕТТЕР

1. Мухетдинов Д., Современные исламские мыслители, Московский исламский 
инстиут; Санкт-Петербурский гос. Ун-т. – Серия: «Возрождение и обновление», Изда-
тельства «Медина», 2020. – C. 448.

2.	Rahman, F. Some Islamic Issues in the Ayyub Khan Era. // Essays on Islamic 
Civilization, Presented to Niyazi Berkes, ed. Donald P. Little. Leiden, E.J. Brill, 1976. – Pp. 
284-302. 

3.	Moosa E. Introduction // Rahman F. Revival and Reform in Islam: A Study of Islamic 
Fundamentalism. Oxford: Oneworld Publications, 2000. – P. 226.

4.	Мухетдинов Д.В. Исламское обновленческое движение конца XX – начала XXI 
века: идеи и перспективы // диссертация на соискание учёной степени доктора теоло-
гии. Санкт-Петербург. – 2019. – С. 374.

5.	Rahman F. Interpreting the Qur’an // Inquiry. No. 3  – 1986. – Pp. 45-49.
6.	Rahman, F «Status of Women in the Qur’an», Women and Revolution in Iran, (ed.) 

Guity Nashat, Boulder: Westview Press, 1983, Pp. 37-54.
7.	Rahman, F. Islam and Modernity. Transformation of an Intellectual Tradition. // 

Chicago: The University of Chicago Press. – 1982. – P. 172.
8.	The Concept of Hadd in Islamic Law,» Islamic Studies, 4:3 (September 1965), pp. 

237-251
9.	Rahman, F. ‘The Impact of Modernity on Islam’. Islamabad, Islamic Studies, – 1988. 

pp. – 113-128.
10.	Boullata, I.J. ‘Trends and Issues in Contemporary Arab Thought’. Albany, State 

University of New York Press, – 1990. – p. 219.



ИСЛАМТАНУ ЗЕРТТЕУЛЕРІ Ғылыми журнал 
RESEARCH IN ISLAMIC STUDIES Scientific journal

2025 (05) 1№بحوث في الدراسات الإسلامية مجلة علمية
6

Аңдатпа. Зерттеу жұмысында ағза доноры ислам шариғаты тұрғысынан талданады. 
Заманауи медицинаның жетістігі арқылы адам өмірін сақтап қалу үшін ағза алмастыруды 
қажет етеді. Алайда бұл мәселеде шариғат қорытындысы маңызды. Шариғат бойынша 
адамның денесі – Алланың мүлкі, сондықтан оның бөліктерін қолдану діни тұрғыдан өте нәзік 
мәселе болғандықтан шариғи тұрғыдан сараптама жасауды қажет етеді.

Зерттеуде ағза донорының исламдық қағидалары мен этикалық нормалары қарастырылады. 
Ислам дінінде адамның өмірі мен денсаулығына ерекше мән беріледі, ал ағзаны донорға 
беру мақсаты – басқа адамның өмірін сақтау. Сонымен қатар осы тақырыпқа қатысты ислам 
ғалымдарының түрлі пікірі, фиқһ мәселесінде ағзаны донорға беруге рұқсат етілетін шарттар 
талданады.

Түйін сөздер: биоэтика, донор, шариғат, ислам, шариғи талдау.

الملخص: تتناول هذه المقالة تحليل موضوع التبرع بالأعضاء من منظور الشريعة الإسلامية. وبفضل إنجازات الطب 
الحديث، أصبح زراعة الأعضاء ضرورة لإنقاذ حياة الإنسان. ومع ذلك فإن للشريعة الإسلامية دورًا مهمًا في هذا الشأن، 

إذ يعُتبر جسد الإنسان ملكًا لله، مما يجعل مسألة استخدام أجزائه قضية دينية دقيقة تتطلب دراسة مستندة إلى أحكام الشريعة.
تتناول الدراسة المبادئ الإسلامية والمعايير الأخلاقية للتبرع بالأعضاء. حيث يولي الإسلام أهمية خاصة لحياة الإنسان 
وصحته، ويعُتبر الهدف من التبرع إنقاذ حياة شخص آخر. كما تم تحليل آراء مختلف العلماء المسلمين حول هذا الموضوع، 

ومناقشة القضايا الفقهية والشروط التي يكون فيها التبرع بالأعضاء جائزًا وفقاً للشريعة الإسلامية.
الكلمات المفتاحية: الأخلاقيات الحيوية، التبرع، الشريعة، الإسلام، التحليل الشرعي.

Abstract. The article examines the analysis of organ donation from the perspective of Islamic 
Sharia. Thanks to the achievements of modern medicine, organ transplantation has become necessary 
to save human life. However, Sharia law plays an important role in this matter. According to Sharia, 
the human body is considered the property of God, so the issue of using its parts is a very delicate 
religious issue and requires study based on Sharia.

The study examines the Islamic principles and ethical standards of organ donation. Islam attach-
es particular importance to human life and health, and the purpose of donation is to save the life of 
another person. In addition, the opinions of various Islamic scholars on this topic, issues of jurispru-
dence and the conditions under which organ donation is permissible are analyzed.

Keywords: bioethics, donation, Sharia, Islam, Shariah analysis.

Аннотация. В статье рассматривается анализ донорства органов с точки зрения 
исламского шариата. Благодаря достижениям современной медицины трансплантация органов 
стала необходимой для спасения жизни человека. Однако в этом вопросе важную роль играет 
шариатское право. Согласно шариату, человеческое тело считается собственностью Бога, 
поэтому вопрос использования его частей является весьма деликатным религиозным вопросом 
и требует изучения на основе шариата.

В исследовании рассматриваются исламские принципы и этические нормы донорства 
органов. Ислам придает особое значение жизни и здоровью человека, и целью донорства 
является спасение жизни другого человека. Кроме того, анализируются мнения различных 
исламских ученых по данной теме, вопросы юриспруденции и условия, при которых допустимо 
донорство органов.

Ключевые слова: биоэтика, донорство, шариат, ислам, шариатский анализ.

Зерттеу міндеттері. Зерттеу мақсатына жету жолында келесі міндеттер қойылады:
– ағзаны көшіру мәселесін түсіндіру;
– ислам дінінің негізгі биоэтикалық бөлімдерін қарастыру;
– жаңа заманда туындаған биоэтикалық мәселелердегі исламның позициясы.
Зерттеу әдістемесі. Зерттеу жұмысын жүргізуде талдау, зерттеу, пәнаралық салыстыру, 

дінтанулық әдіснама, салыстырмалы-тарихи әдістер қолданылды. Көрсетілген әдіс аясында 
қорытындылар жасалды.

214
№3 (07) 2025

REFERENCES

1.	Mukhetdinov, D. Sovremennye islamskie mysliteli. Seriya: «Vozrozhdenie i 
obnovlenie». Medina. – 2020. – p. 448. 

2.	  Rahman, F. Some Islamic Issues in the Ayyub Khan Era. // Essays on Islamic 
Civilization, Presented to Niyazi Berkes, ed. Donald P. Little. Leiden, E.J. Brill, 1976. – Pp. 
284-302. 

3.	Moosa E. Introduction // Rahman F. Revival and Reform in Islam: A Study of Islamic 
Fundamentalism. Oxford: Oneworld Publications, 2000. – P. 226.

4.	Mukhetdinov, D. Islamskoe obnovlencheskoe dvizhenie kontsa XX – nachala XXI 
veka: idei i perspektivy [Doctoral dissertation, Saint Petersburg State University]. 2019.  –  
p. 374. 

5.	Rahman F. Interpreting the Qur’an // Inquiry. No. 3  – 1986. – Pp. 45-49.
6.	Rahman, F «Status of Women in the Qur’an», Women and Revolution in Iran, (ed.) 

Guity Nashat, Boulder: Westview Press, 1983, Pp. 37-54.
7.	Rahman, F. Islam and Modernity. Transformation of an Intellectual Tradition. // 

Chicago: The University of Chicago Press. – 1982. – P. 172.
8.	The Concept of Hadd in Islamic Law,» Islamic Studies, 4:3 (September 1965),  

pp. 237-251.
9.	Rahman, F. ‘The Impact of Modernity on Islam’. Islamabad, Islamic Studies, – 1988. 

pp. – 113-128.
10. Boullata, I.J. ‘Trends and Issues in Contemporary Arab Thought’. Albany, State 

University of New York Press, – 1990. – p. 219.

***
Авторлар туралы мәлімет:
Тасболат Асылтай  – PhD докторант. ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану 

және дінтану институтының аға ғылыми қызметкері (Алматы, Қазақстан, e-mail: 
tasbolat.usul@gmail.com, ORCID ID: 0000–0002–6403–8070)

معلومات عن المؤلفين:
طاسبولات أسيلتاي - طالبة دكتوراه )PhD(، زميلة باحثة أولى في معهد الفلسفة والعلوم السياسية والدراسات الدينية 

التابع للجنة العلوم بوزارة العلوم والتعليم العالي في جمهورية كازاخستان. )ألماتي، كازاخستان(.

Information about authors:
Tasbolat, Asyltai – PhD doctoral student, Senior Research Fellow Institute  for  

Philosophy,  Political  Science and Religious Studies of the Science Committee of the Ministry 
of Science and Higher Education of the Republic of Kazakhstan (Almaty, Kazakhstan, e-mail: 
tasbolat.usul@gmail.com, ORCID ID: 0000–0002–6403–8070)

Информация об авторах:
Тасболат, Асылтай –  PhD докторант. Старший научный сотрудник Институ­

та философии, политологии и  религиоведения  КН  МНВО  РК (Алматы, Казахстан, 
e-mail: tasbolat.usul@gmail.com, ORCID ID: 0000–0002–6403–8070)




